
Язык и национальное сознание 209

Л.Г. ЛУЗИНА

ЯЗЫК И НАЦИОНАЛЬНОЕ СОЗНАНИЕ

В обзоре отражены материалы тематического выпуска фило-
софско-литературного журнала «Логос». В нем помещены переводы
новейших работ зарубежных авторов и оригинальные исследования,
публикуемые впервые. Основная тема данного издания «Язык и на-
циональное сознание» объединяет широкий круг вопросов, которые
эадаются проблематикой изучения языка в условиях глобализации.
Публикуемые статьи свидетельствуют о возрастающем интересе к
проблемам соотношения языка и сознания, в том числе и националь-
ного сознания, а также к участию языка в формировании идеологиче-
ского сознания. В центре внимания исследователей находятся вопро-
сы о связи языка с культурой и этничностью, о соотношении языка и
национальной идентичности, о роли языка в становлении и сохране-
нии нации, национализма и национального государства. Важное ме-
сто отводится обсуждению положения языков, письменных и устных,
малых и крупных. Об актуальности этого вопроса свидетельствуют
данные, приводимые Вяч. Вс. Ивановым: «Всего в мире в конце за-
вершившегося века было около 6000 языков. Согласно часто выска-
зывающемуся прогнозу, в ближайшие десятилетия останется не более
десятой их части – около 600 языков» (с. 43).

Дж. Джозеф («Язык и национальная идентичность») отмечает,
что неизменной темой исследований национальной идентичности
последних четырех десятилетий было определяющее значение языка
в ее формировании. Многие видные историки, социологи и специа-
листы в области политических наук утверждали, что существование



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ210

национального языка составляет важнейшую основу националисти-
ческой идеологии. Другие же уделяли большое внимание собран-
ным историками языка данным, которые показывали, что нацио-
нальные языки не были даны изначально, а сами были созданы в
результате идеологической работы по формированию национализ-
ма. Например, на протяжении многих веков Британские острова в
языковом отношении представляли собой смешение местных диа-
лектов (германских или кельтских по своему происхождению).
Только в современную эпоху люди, движимые националистически-
ми интересами, создали «языки» народов Англии, Ирландии, Шот-
ландии, Уэльса и др. При этом в Шотландии сосуществование двух
отдельных национальных языков (гаэльского и шотландского) не
способствовало, а препятствовало развитию языкового национа-
лизма. По мнению автора, пример Шотландии показывает, что в
отношениях между языком и национальной идентичностью не су-
ществует ничего неизменного. Даже значение понятий «язык» и
«нация» меняется в зависимости от контекста. Важным здесь явля-
ется возможность обнаружения определенных моделей, которые
присутствуют при языковом конструировании национальной иден-
тичности во всем мире.

Очевидно, что отсутствие национального языка является од-
ним из наиболее серьезных препятствий, которое необходимо пре-
одолеть при создании национальной идентичности. «Миф нацио-
нального государства» – общее представление о том, что мир естест-
венным образом состоит из национальных государств, – связан с
предположением, согласно которому национальные языки являют-
ся изначальной данностью. Однако, пишет автор, принадлежность
ряда периферийных диалектов к «немецкому языку» не была предо-
пределена заранее, и даже лингвисты не имеют научного подтвер-
ждения этому. «Дело в том, что “немецкий язык”, как и любой дру-
гой национальный язык, представляет собой культурную конструк-
цию» (с.10). Немецкий язык своим возникновением обязан во
многом Мартину Лютеру, стремившемуся в своем переводе Библии
создать такую разновидность немецкого языка, которая могла бы
объединить в себе множество диалектных групп, существовавших до
конца ХIХ в. Приводя другой пример, автор отмечает: возникнове-
ние и осуществление идеи современного итальянского языка восхо-



Язык и национальное сознание 211

дит (героически и полумифически) к Данте, автору «Божественной
комедии», к его трактату «О народном красноречии» (около 1306 г.).

В целом вопрос о том, что же такое нация на самом деле, при-
сутствовал в спорах о языке эпохи Возрождения только в виде од-
ного из риторических тропов в рассуждениях, связанных с расши-
рением функциональной сферы отдельного языка или диалекта. Во
второй половине ХVIII в. этот вопрос стал намного более важным,
породив в Америке и Франции революционное действие, а в Герма-
нии философское созерцание. В начале XIX в. политические собы-
тия вывели его за пределы философии для всей Европы. Дж. Джо-
зеф считает, что именно в этой сложной обстановке конца XVIII –
начала XIX в. начали складываться современные идеи «нации» и
«национализма». Ключевым становится вопрос о «естественных»
границах нации. Наиболее убедительный ответ был предложен
И.Г. Фихте в 1806 г. в его «Речах к немецкой нации», где он утвер-
ждал, что определяющей особенностью нации служит язык. Однако,
подчеркивает Джозеф, несмотря на контекст, в котором писал Фих-
те, язык ни в коей мере не был очевидным кандидатом на роль ос-
новного признака нации. Основное значение сочинения Фихте ви-
дится в том, что оно побудило немцев восстать против наполеонов-
ского господства, и цель Фихте заключалась в спасении немецкой
нации, языка и культуры.

Анализируя современные исследования о соотношении поня-
тий нации, национализма и языка, Джозеф рассматривает взгляды
Э. Геллнера, Э. Кедури, М. Биллинга и др. Особое внимание уделяет-
ся анализу трудов Б. Андерсона, Э. Хобсбаума и М. Сильверстейна.
Важным для современного этапа Джозеф считает такой аспект на-
циональной идентичности, как дискурсивность, поскольку нации
являются «интерпретативными сообществами», и идентичности свя-
заны не только с представлениями их носителей, но и с осмыслением
и интерпретацией таких представлений. Однако наиболее важным из
всех утверждений о национальной идентичности оказывается утвер-
ждение о том, что идентичность действительно закреплена и дана,
действительно предопределена нашим рождением и остается, по су-
ти, неизменной на протяжении всей нашей жизни.

Подход к изучению национализма, предложенный Э. Хоб-
сбаумом, привлекает внимание прежде всего тем, что в этой трак-
товке национализм оказывается связанным с глубокими социально-



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ212

экономическими факторами, а также с тем, что серьезная переоцен-
ка национализма, предпринятая Хобсбаумом, появилась именно
тогда, когда старые разногласия времен «холодной войны» стали
историей. Согласно Хобсбауму, дискурс национализма, в том числе
заметная роль, приписываемая национальному языку, скрывает
другие более глубокие интересы, и «было бы ошибкой принимать
этот дискурс за чистую монету» (с. 26). Хобсбаум соглашается со
своими предшественниками в том, что национальные языки играют
в этом дискурсе важную роль. Но, в отличие от Андерсона, прини-
мающего национальный язык как данность, образующую основу, на
которой может быть построена остальная часть национальной иден-
тичности, Хобсбаум понимает, что национальный язык сам по себе
является дискурсивной конструкцией.

По мнению Джозефа, ни один лингвист не дал такого же ем-
кого и краткого определения стандартного языка, какое было дано
Хобсбаумом: стандартный язык – это «некая платоновская идея язы-
ка, которая скрыто существует за всеми его несовершенными вариан-
тами» (с. 27). Затем происходит «мистическое отождествление нацио-
нальности» с этой идеей языка, которое, по мнению Хобсбаума, ха-
рактеризует скорее идеологические построения националистически
настроенных интеллектуалов, нежели реальное самосознание обыч-
ных носителей языка. Джозеф не вполне соглашается с этой точкой
зрения: «Хотя исторически в момент первоначального создания на-
циональный/стандартный язык действительно является собственно-
стью националистических интеллектуалов, а не простых людей, он
перестает быть таковым, как только попадает в сферу образования и
через нее получает широкое распространение. В этом случае языковая
идеология становится собственностью всей нации» (с. 27–28).

Дж. Джозеф останавливается также на критике использования
«языка при моделировании культурной феноменологии национа-
лизма», с которой выступил выдающийся специалист в области
лингвистической антропологии М. Сильверстейн. Его критика на-
правлена против такого описания конструирования национальной
идентичности, при которой язык рассматривается как что-то само
собой разумеющееся и неизменное, тогда как на самом деле язык
весьма изменчив. И Хобсбаум, и Сильверстейн считают, что нацио-
нальные языки и идентичности находятся в сложном «диалектиче-
ском» взаимодействии. Кроме того, согласно Сильверстейну, иден-



Язык и национальное сознание 213

тичность, основанная на языке, не является историческим локусом
национализма: национализм существует в политике и экономике, а
то, что мы наблюдаем в языке, есть простое отражение этого реаль-
ного национализма. В этой связи Джозеф указывает на ошибоч-
ность сохранения слишком жесткого разграничения между языко-
вой и политической реальностью.

В статье Э. Хобсбаума «Все ли языки равны? Язык, культура и
национальная идентичность» основной темой является положение
языков, письменных и устных, которые по-прежнему остаются ос-
новным условием существования культур. В центре внимания авто-
ра находится «мультикультурализм» в той мере, в какой он основы-
вается на языке. Вопрос о «нациях» встает в связи с тем, что в со-
временных государствах политические решения относительно
публичного использования языков имеют большое значение. Сего-
дня государства обычно отождествляются с «нациями» (как, напри-
мер, в словосочетании Организация Объединенных Наций), и су-
ществующая здесь путаница представляется опасной.

В этой связи автор указывает на несколько важных моментов.
Так, в настоящее время практически все мы живем в независимых и
суверенных государствах. В современном виде «государство – это
территория, желательно цельная и отделенная границами от своих
соседей, в пределах которой все без исключения граждане подпада-
ют под исключительную власть территориального правительства и
правил, определяющих его деятельность» (с. 33). На территории го-
сударства гражданами являются все, кто родился и проживает в нем.
В то же время в разных государствах проживают не признаваемые
официальными властями «иностранцы», так называемые «лица без
гражданства», «нелегальные иммигранты» и т.д. Начиная с Первой
мировой войны произошел стремительный рост числа таких жите-
лей. Далее, какое-то время жители государства отождествлялись с
«воображаемым сообществом», сплачиваемым языком, культурой,
этнической принадлежностью и т.д. Идеалом такого государства
считалось этнически, культурно и лингвистически однородное на-
селение. Теперь известно, что такое постоянное стремление к «эт-
ническому очищению» опасно и совершенно нереалистично. И на-
конец, представление об одной-единственной, исключительной и
неизменной этнической, культурной или иной идентичности связа-
но с опасным заблуждением. Личность многомерна, и ментальные



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ214

идентичности человека присутствуют в нем одновременно. Истори-
чески даже в основе национальной однородности лежит такая мно-
жественная идентичность.

Все вышеуказанное имеет отношение к основной рассматри-
ваемой здесь теме многоязычия и мультикультурализма. Оба эти
понятия исторически новы и возникли, как считает автор, в резуль-
тате соединения трех условий: стремления к всеобщей грамотности,
политической мобилизации простых людей и особой разновидности
языкового национализма. Потребность в едином национальном
языке появилась тогда, когда простые граждане стали важной со-
ставляющей государства; потребность же в соответствии письмен-
ного и разговорного языков появилась только тогда, когда эти граж-
дане, как предполагалось, начали читать и писать на нем. Изначаль-
но введение стандартного языка преследовало исключительно
демократические, а не культурные цели. Чтобы стать гражданином,
иммигрант должен пройти проверку на знание английского языка
(например, в США). Обучение английскому языку не предполагало
отказа от использования родного языка в общении дома и не прино-
сило вреда детям иммигрантов, которые посещали англоязычные
школы. Обучение на языках, отличных от стандартного националь-
ного языка, традиционно осуществлялось посредством частных
инициатив. Положение было иным там, где не было одного преоб-
ладающего языка или где языковое сообщество было недовольно
более высоким статусом другого языка. По сути, система одного
официального языка на страну превратилась в составляющую все-
общего стремления стать национальным государством, хотя с мень-
шинствами, настаивавшими на признании своих языков, заключа-
лись специальные договоренности.

Однако небольшие народы, определяющие себя с этнолин-
гвистической точки зрения, по-прежнему стремятся к идеалу одно-
родности населения. При нежелании сменить язык национальной
языковой однородности в многоэтнических и многоязычных облас-
тях можно достичь только путем массового принуждения, изгнания
или геноцида. Автор приводит пример Польши, которая в 1939 г.
имела треть непольского населения, а сегодня почти полностью на-
селена поляками, но только потому, что немцы были изгнаны из нее
на запад, литовцы, белорусы и украинцы – отделены, чтобы войти в
состав СССР на востоке, а евреи – истреблены. Автор подчеркивает,



Язык и национальное сознание 215

что ни Польша, ни любая другая однородная страна не может оста-
ваться однородной в сегодняшнем мире массовой трудовой мигра-
ции, массовых переселений, массовых путешествий и массовой ур-
банизации, если не прибегнет к безжалостному выдворению или
созданию юридически или фактически общества апартеида.

Следовательно, привилегированное использование какого-
либо языка в качестве единственного языка обучения и культуры в
стране связано с политическими и идеологическими или, в лучшем
случае, прагматическими соображениями. В сущности, требование
официального обучения на языке, отличном от общепринятого,
когда оно не приносит очевидной выгоды ученикам, оказывается
требованием признания власти или статуса. Но оно также может
быть требованием обеспечения выживания и развития «неконку-
рентоспособного» языка, который в противном случае обречен на
исчезновение. Другим важным моментом в этом вопросе является
то обстоятельство, что всякий язык, который переходит из исклю-
чительно устной речи в область чтения и письма, т.е. становится
средством школьного обучения или официального общения, меняет
свой характер. Должна произойти стандартизация его грамматики,
письма, словаря и, возможно, его произношения, а лексический
диапазон должен быть значительно расширен. Сложившиеся куль-
турные языки современных государств – итальянский, испанский,
французский, английский, немецкий, русский и некоторые другие
– прошли через этот этап социальной инженерии до ХIX в. У боль-
шинства же письменных языков этот этап пришелся на последнее
столетие и ознаменовался соответствующей «модернизацией».

Все вышесказанное, пишет автор, может быть или не быть ис-
тинным, но теперь оно в значительной степени устарело, так как
произошли три события, о которых во время расцвета национализ-
ма никто не задумывался, а теперь не задумываются опасные новые
националисты. Во-первых, мы больше не живем исключительно в
культуре чтения и письма. Во-вторых, мы больше не живем в мире,
где идея единого всеобщего национального языка вообще выпол-
нима, т.е. мы живем в неизбежно многоязычном мире. И в-третьих,
мы живем в эпоху, когда, по крайней мере в настоящее время, суще-
ствует только один язык всеобщего глобального общения, а имен-
но – определенная разновидность английского.



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ216

В заключение автор делает несколько замечаний относительно
того, что можно назвать чисто политическими языками, т.е. языками,
специально созданными в качестве символов националистических или
регионалистских устремлений и сепаратистских замыслов. Примером
последней по времени является попытка воссоздания корнуэльского
языка. Примером успешного конструирования языка может служить
иврит в Израиле. Однако все языки содержат в себе элементы подоб-
ного политического самоутверждения, поскольку в эпоху националь-
ного или регионального сецессионизма естественно существование
тенденции к дополнению политической независимости языковым се-
паратизмом. «Пока язык не будет так же четко отделен от государства,
как религия в Соединенных Штатах по американской Конституции, он
будет оставаться постоянным и, вообще говоря, искусственным источ-
ником междоусобиц» (с. 43).

В исследовании М. Биллинга «Нации и языки» ставится во-
прос о том, насколько «естественными» являются обыденные пред-
ставления о нациях, языке и национализме.

По мере своего распространения по миру идеология национа-
лизма формировала современные обыденные представления. И
представления, которые мы считаем столь банальными, оказывают-
ся идеологическими конструкциями национализма. Они представ-
ляют собой «изобретенные непреложности», которые исторически
были созданы в современную эпоху и которые тем не менее пережи-
ваются так, словно они существовали всегда. В этом состоит одна из
причин того, почему так трудно предложить объяснение национа-
лизма. Понятия, которые можно было бы использовать для описа-
ния причинных факторов, сами могут быть историческими конст-
руктами национализма.

Ярким примером служит идея языка. Многие аналитики назы-
вали язык определяющей чертой национальной идентичности: те, кто
говорит на одном языке, могут притязать на чувство национальной
общности, и установление национальной гегемонии зачастую связано
с гегемонией языка. Несложно построить модель национализма во-
круг важности общения на одном языке. Но для этого, считает автор,
язык сам должен перестать быть проблематичным понятием.

К утверждениям о том, что языки существовали всегда, следу-
ет относиться с осторожностью. Дело в том, что люди умели гово-
рить уже на заре истории, и в различных местах могли развиваться



Язык и национальное сознание 217

непонятные друг для друга говоры, но это не означает, что люди
считали себя говорящими на «языке». Понятие «языка», по крайней
мере в том смысле, который кажется «нам» столь банально очевид-
ным, само может быть изобретенной непреложностью, созданной в
эпоху национального государства. Если это именно так, то не столь-
ко язык создает национализм, сколько национализм создает язык;
или, скорее, национализм создает «наше» обыденное представление
о том, что существуют «естественные» и бесспорные вещи, назы-
ваемые «языками», на которых мы говорим.

Мир различных языков требует установления категориальных
различий. Понятие «диалект» становится решающим в поддержании
идеи отдельных языков, поскольку позволяет объяснить, почему не
все носители языка говорят одинаково. Идея диалекта почти не ис-
пользовалась до установления национальными государствами офи-
циальных образцов речи и письма. Различия между языками и диа-
лектами превратились тогда в очень острые политические вопросы и
стали предметом изучения науки лингвистики. Проведение границ
между языками и классификация диалектов все чаще осуществля-
лись в соответствии с политикой создания государств.

Конфликты по поводу языка – привычное дело в современном
мире. Они отвечают «нашим» обыденным представлениям. Эти кон-
фликты не просто связаны с борьбой за язык, они ведутся при помо-
щи языка (и при помощи насилия). В этом отношении решающее
значение имеют всеобщие или международные аспекты национализ-
ма. Если бы не существовало общих понятий, которые можно пере-
вести на отдельные языки и диалекты, конфликты не принимали бы
свои националистические формы. Понятия языка и диалекта не яв-
ляются исключительной собственностью «экстремистов», пресле-
дующих узконациональные задачи. Они неразрывно связаны с «на-
шими» обыденными представлениями, что влечет за собой методо-
логические и политические последствия. Нации могут быть
«воображаемыми сообществами», но воображаемые формы невоз-
можно объяснить с точки зрения языковых различий, поскольку и
сами языки воображаются в качестве особых сущностей. Для изуче-
ния национализма как широкой идеологии и обнаружения национа-
листических положений в обыденных представлениях о языке не сле-
дует проецировать национализм на «других» и считать, будто «мы»
свободны от всех форм его воздействия. Кроме того, положения, ве-



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ218

рования и представления, которые выдают мир наций за наш естест-
венный мир, создаются в ходе исторического развития: они не явля-
ются «естественными» общечеловеческими представлениями.

Цель статьи М. Сильверстейна «Уорфианство и лингвистическое
воображение нации» заключается в том, чтобы показать, каким обра-
зом проведенный Б.Л. Уорфом анализ семиотических механизмов язы-
ковой идеологии может помочь нам понять то, что вызывает вопросы
относительно серьезной зависимости Б. Андерсона от языка при моде-
лировании культурной феноменологии национализма. Автор обраща-
ется к книге Андерсона «Воображаемые сообщества», в которой рас-
сматриваются условия становления национализма идеологической си-
лой, его сохранения и распространения в качестве культурной формы.
По мнению Сильверстейна, эта книга является классическим приме-
ром уорфианской мысли. Для проводимого анализа представляются
особенно важными три темы в исследованиях Уорфа.

Первая тема связана с утверждением лингвистики в качестве
социальной науки. В русле этой темы метафорический и букваль-
ный словарь «относительности» был уорфовским способом изложе-
ния идеи, общей для Ф. Боаса, Л. Блумфилда, Э. Сепира и его уче-
ников. К основным идеям лингвистики как обобщающей науки от-
носится представление о равном статусе всех языков как
свидетельстве «своеобразия человеческого разума» в отношении к
эмпирической (или экстенсиональной) реальности. То же, что «язы-
ки расчленяют мир по-разному» на интенсиональном уровне, про-
является в различиях грамматически-категориальных структур.
Уорф указывал на существование в одном языке непосредственно
кодированных категориальных различий для некоторых областей
концептуализируемых естественных явлений, отсутствующих в
другом языке. Показательный пример – кодирование событий,
внешне состоящих из циклических повторений, «естественным об-
разом» совершающихся в языке индейцев хопи. Тем самым этот
язык по своей категориальной структуре отличается от «стандарт-
ных среднеевропейских» языков наподобие английского.

Уорф противопоставляет научную лингвистику «обыватель-
ским» представлениям о своем языке в сравнении с языками других
народов. При этом обыватель сравнивает референциальную и пре-
дикативную «правильность» или «точность» двух или более языков с
помощью очень ограниченных и ненаучных терминов, пытаясь объ-



Язык и национальное сознание 219

яснить одно лексическое выражение при помощи другого, отыски-
вая сходства и различия в разных языках. Напротив, систематиче-
ское научное изучение грамматически-категориальной структуры
показывает, что действительно изменяется при переходе от одного
языка к другому, от одной имплицитной онтологической системы
категорий референции к другой. Таким образом, вторая самостоя-
тельная уорфианская тема связана с объяснением явного несоответ-
ствия между обыденными представлениями о «языке» вообще и от-
дельных языках в частности и научными представлениями лингвис-
та о языке вообще и определенных категориальных структурах,
приписываемых этим языкам лингвистами.

Рассматривая отношение норм мышления и поведения к язы-
ку, Уорф уделяет особое внимание «культурному» характеру понятий
«пространство» и «время». В предложенной им концепции речь идет
о «новом виде относительности», а именно – об относительности
«норм мышления» или представления о происхождении и своеобра-
зии лингвистической категориальной структуры. По мнению Сидь-
верстейна, на самом деле Уорф дает новаторское объяснение причин
существования культурно особых «метафизических» понятий, под-
разумевающих «полное физическое покрытие всего нашего опыта,
доступного, например, картезианскому – или даже блумфилдов-
скому – пониманию» (с.83). Мысль Уорфа заключается в том, что
культурные измерения «пространство» и «время» представляют со-
бой именно культурные понятия.

Третья тема (Сильверстейн называет ее «неподнятой темой»)
нечетко обозначена в конце жизни Уорфа и заключается в том, что,
вероятно, всякое соотнесение языков – и через язык любых форм
культурного семиозиса – невозможно, потому что мы не знаем, на-
сколько наше собственное «соотнесение» одной грамматической
категориальной системы с другой через категории универсальной
грамматики зависит от соответствующих теоретических производ-
ных обыденного опыта.

Рассматривая концепцию Б. Андерсона о «воображаемых сооб-
ществах», Сильверстейн отмечает, что в основе предложенного Андерсо-
ном осмысления культурной формы, в которой «национализм обладает
магическим свойством обращать случай в судьбу», лежит «продуманное
уорфианство» (с. 92). В анализируемом тексте Сильверстейн обнаружи-
вает две характерные уорфианские темы. Во-первых, лингвистические и



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ220

связанные с языком представления жанры текста, контексты взаимодей-
ствия и социально-институциональные структуры составляют основную
доказательную базу в рассуждениях Андерсона. Во-вторых, области, на
которых играет воображение национализма, и сами формы, допускаю-
щие его игру, носят пространственно-временной характер в буквальном
и в переносном смысле: геополитические области и их карты, переписи
и прочие музейные и архивные артефакты; коллективные и совместные
события во времени и их исторические описания; синхроническая – и
синхронизируемая – принадлежность людей к символически представ-
ленным и перформативно обновляемым группам и т.д.

В области действительного дискурса и языка Андерсон, как по-
лагает Сильверстейн, описывает воображение, лежащее в основе ис-
пользования людьми вербального средства, которое «метафизически»
(термин Уорфа) предполагает изначальное существование «национа-
листического пространства-времени». В отличие от материального
пространства-времени простого физического существования орга-
низмов, это пространство-время стало новой контекстуальной осно-
вой, подходящей для окончательного или авторитарного индексаль-
ного обозначения с использованием личного дейктического «мы» – и
во «включающем», и в «исключающем» смыслах – и его эквивалентов
в других языках. Националистическое «мы» отличается от того, что
существовало до него.

Это представляется сопоставимым с уорфианскими пользовате-
лями языка «среднеевропейского стандарта», в понимании которых
ньютоновские «пространство» и «время» производят овнешнение, сис-
тематизацию и категоризацию понятий «реальности» с помощью соот-
ветствующих дейктических (индексально-денотативных) категорий,
локативно-указательных местоимений для «пространства» и граммати-
ческого времени для «времени». Фразы измерения или измерительные
выражения, которыми говорящие на языке «среднеевропейского стан-
дарта» обозначают протяженность «пространства» и длительность
«времени», становятся равнозначными «манерам речи» о реалиях, ос-
нованных на действительных действиях человека в мире. Уорф восста-
навливает процесс, порождающий ряд культурных «метафизических»
(в его терминологии) понятий, лежащих в основе дейксиса с катего-
риями грамматического времени и локативно-указательных местоиме-
ний. Он пытается найти денотативную основу этих категорий, самые
общие понятийные основания для правильного использования их го-



Язык и национальное сознание 221

ворящими в актах референции и предикации. Эта основа обнаружива-
ется им в этнометапрагматике, обыденных объяснениях, которые соз-
дают прозрачность контекста, структурах, свойственных фразам изме-
рения и другим сопоставимым выражениям, позволяющим говорить о
«пространстве» и «времени». При этом говорящие считают, что это од-
на и та же «реальность», определяемая дейксисом.

Рассуждения Уорфа, касающиеся обывательских представле-
ний о (грамматическом) времени, обнаруживают сходство с рассуж-
дениями Андерсона о националистическом мировоззрении. Дейкти-
ческие категории локативно-указательных местоимений и граммати-
ческого времени, описанные Уорфом, в рассуждениях Андерсона
заменяются категориями лица. В частности, индексальное предполо-
жение у андерсоновского националиста опосредуется так называе-
мым множественным числом первого лица, т.е. локусом, который
обозначает говорящего или отправителя сообщения как представите-
ля более крупной совокупности обозначенных индивидов: говорящий
плюс другие. Даже там, где дейксис множественного числа первого
лица неочевиден, национализм означает воображаемое опознание
«мы-высказывания» (по М. Бахтину), которое служит прагматиче-
ской основой повествования, предполагая единство точки зрения.
«Это “мы” создает нормативное сознание, которое разделяет с созна-
нием других особое гомогенное националистическое пространство-
время – совокупность особых пространственно-временных посылок
в интерсубъективном нормативном сознании рассказчика и расска-
зываемого» (с. 96–97). Тем самым Андерсон признает основопола-
гающую роль дискурса в своем исследовании национализма.

Дж. Фишман в статье «Сегодняшние споры между примор-
диалистами и конструктивистами: Связь между языком и этнично-
стью с точки зрения ученых и повседневной жизни» отмечает, что
настоящих споров между примордиалистами и конструктивистами в
западной социальной науке еще не было. При конструктивистском
подходе социальные, политические, экономические и исторические
процессы и условия считаются определяющими факторами при
«конструировании» наций и этнических групп. Почти все ведущие
социальные теоретики полагают, что вследствие возрастания рацио-
нальности и сложности современного общества социальные иден-
тичности, основанные на «мифах» культурной самобытности и под-
линности, становятся ненужными и неуместными. Сторонники



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ222

примордиалистского подхода убеждены, что местная социокультур-
ная реальность отмечена примордиалистской подлинностью, само-
бытностью, миссией и величием. Речь идет прежде всего об очень
широкой области, включающей гуманитарные науки, а также куль-
турную и политическую «повседневную жизнь» народа, в которой до
сих пор сохраняется примордиалистская ориентация. При этом ни
конструктивисты, ни примордиалисты никак не воспринимают
свидетельства или доводы в пользу обратного. Поэтому, считает ав-
тор, следует рассмотреть два типа «доказательств» и развитие аргу-
ментации по ряду пунктов.

Так, характеризуя основную особенность связи между языком и
этничностью, примордиалисты рассматривают эту связь морально
обязательной, неоспоримой и закрепляемой преемственностью меж-
ду поколениями и обязательствами. Сохранение подлинной этниче-
ской идентичности невозможно без традиционно связанного с нею
языка. «Свидетельства» одновременного исчезновения в прошлом
языка и этничности (римляне, шумеры и др.) широко известны. С
точки зрения конструктивистов, имеется немало «свидетельств» об-
ратного – утрата традиционной связи с языком не приводила к утрате
соответствующей этнической идентичности. По-разному трактуются
и «каузальные последствия подлинной связи между языком и этнич-
ностью» (с. 118). Если примордиалисты стремятся соответствовать
новым вызовам, черпая ресурсы, идеи, идеалы, вдохновение из древ-
них святынь, то конструктивисты надеются соответствовать новым
вызовам, отказавшись от старых источников.

Спор между примордиалистами и конструктивистами связан
также с оценкой того, что Фишман называет «трагедией утраты язы-
ка» (с. 120). Ситуация такова, что народы, утратившие свой истори-
ческий язык и традиционно связанную с ним этнокультуру, испыты-
вают на себе мучительный опыт пребывания «между жизнью и
смертью». Они утрачивают свои сложившиеся представления о
нравственности, преемственности поколений, значимости про-
шлого, настоящего и будущего и т.п. Однако конструктивисты не
устают предсказывать приход «дивного нового мира единых рынков
и тесно связанных мегаценностей, мегакультур и мегаязыков» (с.
120). Они озабочены в основном количеством языков и культур, в
которых мир «действительно» нуждается или которые может «дейст-
вительно» поддерживать. В основу оценки итоговых результатов при



Язык и национальное сознание 223

таком «рыночном» подходе, очевидно, положены собственная выго-
да и ожидаемые положительные последствия от увеличения мас-
штаба. Тем не менее, подчеркивает автор, религия, искусство, музы-
ка, литература и философия последовательно отказались соглашать-
ся с такими оценками, считая их признаком вырождения.

Показательно в этом отношении положение с языками в Ев-
ропейском союзе: конструктивисты почти не сомневаются в том,
что ЕС неизбежно возьмет курс на сокращение числа действующих
языков. То есть даже наиболее богатая часть сообщества наций не в
состоянии позволить себе полное сохранение этноязыкового мно-
гообразия. Примордиалисты считают, что существует другой путь и
такие затраты не нужны. Сторонники примордиализма выступают
также за оказание помощи языкам «опоздавшим» войти в число
языков, используемых для выполнения задач, связанных с образо-
ванием. С этой помощью связывается надежда избежать исчезнове-
ния в XXI в. многих тысяч менее крупных и слабых языков. С точки
зрения конструктивистов, если «опоздавшим» и следует помогать,
то эта помощь должна оказываться в экономике, промышленности
и торговле, а не в вопросах языка.

В целом разлад между примордиалистами и конструктивиста-
ми зачастую описывается в виде борьбы между чувствами и разу-
мом, идеологией и знанием. И все же, по мнению автора, возможно,
лучше считать этот спор борьбой между плюралистической и мони-
стической идеологиями и противостоянием сепаратистских и объе-
динительных устремлений. Примордиалисты не обязательно пре-
небрегают рыночной экономикой или глобальным сообществом, но
они больше верят в изменение языка на местном уровне с рацио-
нальным приложением усилий по языковому планированию.

В статье «Язык и национальное сознание» И. Стернин отмечает,
что характерной чертой современных гуманитарных наук является пово-
рот проблематики фундаментальных исследований в сторону антропо-
центризма. Это проявляется, в частности, в возрастающем интересе к
проблемам сознания, в том числе национального, этнического. В лин-
гвистике заметно оживился интерес к этнолингвистической проблема-
тике. Интенсивное развитие когнитивной лингвистики, занимающейся
проблемами языковой объективации мыслительных единиц, также на
новом уровне ставит проблему соотношения языка и сознания, в том
числе национального языка и национального сознания.



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ224

В то же время в науке до сих пор нет четкого разграничения
терминов мышление и сознание. В предлагаемом автором понимании
термин мышление отражает логическую, рациональную часть созна-
ния, это его абстрактно-логическая составляющая. Сознание вклю-
чает не только логические формы мысли, но и эмоционально-
оценочную, волевую и чувственно-образную ментальные сферы.
Таким образом, сознание включает мышление, но не исчерпывается
им. Последнее время все большее распространение получает поня-
тие «языковое сознание», оно используется лингвистами, психоло-
гами, культурологами, этнографами и др. В концепции автора «язы-
ковое сознание – компонент когнитивного сознания,
“заведующий” механизмами речевой деятельности человека; это
один из видов когнитивного сознания, обеспечивающий такой вид
речевой деятельности, как оперирование речью» (с. 144).

Однако речевая деятельность человека сама является частью
более широкого понятия – коммуникативной деятельности челове-
ка. В этой связи автор считает необходимым разграничивать языко-
вое и коммуникативное сознания. «Коммуникативное сознание – это
совокупность коммуникативных механизмов, которые обеспечива-
ют весь комплекс коммуникативной деятельности человека» (там
же). В этот комплекс включаются коммуникативные установки соз-
нания, совокупность ментальных коммуникативных категорий, а
также набор принятых в обществе норм и правил коммуникации.
Для русского человека это совокупность знаний о том, как надо об-
щаться в России. Примером этого разграничения может служить
следующее: 1) языковое сознание содержит информацию о формулах
приветствия (т.е. об имеющихся языковых единицах для обозначе-
ния некоторого концепта); 2) коммуникативному сознанию принад-
лежит информация о том, как надо приветствовать – с каким выра-
жением лица, с какой интонацией, на какой дистанции и т.п. Ком-
муникативное сознание образуется прежде всего совокупностью
ментальных коммуникативных категорий, содержащих знания о
структуре самой коммуникации, набор принятых в обществе норм и
правил коммуникации, а также коммуникативные установки созна-
ния. Под коммуникативной категорией понимаются самые общие
концепты (понятия), которые упорядочивают знания человека об
общении и нормах его осуществления. Примером этих категорий



Язык и национальное сознание 225

могут служить общение, вежливость, коммуникативная ответствен-
ность, грамотность и др.

Коммуникативные категории, формирующие национальное
коммуникативное сознание, обладают национальной спецификой.
Так, коммуникативные категории западного англоязычного мира, на-
пример, small talk (жанр светского разговора на общие темы), privacy
(приватность, неприкосновенность личности), лакунарны для русского
коммуникативного сознания. Вместе с тем такие русские коммуника-
тивные категории, как общение, разговор по душам, выяснение отноше-
ний, отсутствуют в коммуникативном сознании других народов.

В статье приводятся результаты начальной стадии проведен-
ного экспериментального исследования русского «коммуникатив-
ного идеала». На этом этапе выявлены основные, наиболее яркие
составляющие русского коммуникативного идеала. Были опрошены
103 человека (29 мужчин и 72 женщины в возрасте от 20 до 50 лет,
живущие в городе и в сельской местности). Испытуемым предлага-
лось ответить на вопрос «Идеальный собеседник – какой?». В ис-
следовании применялась методика направленного асссоциативного
эксперимента, учитывалась также и частотность реакций и выборов.
Анализ показал, что подавляющее большинство признаков комму-
никативного идеала отражает идеализированное представление о
толерантном собеседнике. Напрямую это представление отражают
признаки: умеет слушать, вежливый, ищет консенсус, дружелюбный
и др. В статье представлены также результаты экспериментальных
исследований концептов «русский язык» и «немецкий язык» в рус-
ском коммуникативном сознании.

В статье Анн-Мари Фортье «Язык и идентичность квебекцев
итальянского происхождения» исследуется вопрос о том, как в усло-
виях мультилингвизма (языки официальные, с одной стороны, и
языки «неофициальные», «унаследованные от предков», – с другой)
представители этнических миноритарных групп воспринимают
связь языка и этнической идентичности. Факторы, влияющие на
конструирование этой связи, рассматриваются в контексте исследо-
вания этнических отношений и культурных практик. Задачи данной
статьи ограничиваются определением размеров и различных форм,
которые может принимать отношение «язык – идентичность». Ис-
пользуемые данные получены в результате опроса, проведенного
среди квебекцев итальянского происхождения в возрасте от 27 до



II. ОБЗОРЫ И РЕФЕРАТЫ226

35 лет, живущих в Монреале, прошедших школьное обучение в ос-
новном на английском языке и говорящих на французском, англий-
ском и итальянском языках. Объектом анализа является дискурс,
который респонденты используют при рассказе о своих языковых
практиках. Речь идет также о мотивах, на которые ссылаются опро-
шенные родители, чтобы объяснить, почему они решили дать детям
образование на французском языке и почему выбрали итальянский
в качестве родного языка для своих детей, несмотря на то, что боль-
шинство из этих родителей говорят друг с другом на английском.

Как показало исследование, выбор итальянского языка связан
с желанием поддерживать связь с прошлым. Однако возвращение в
прошлое через изучение «родного» языка не устанавливает необхо-
димое отношение между языком и связанной с ним этнической
идентичностью. Язык как один из элементов культуры встраивается
в систему, которая скорее производит этнос и этническую группу,
нежели дополняет простой перечень элементов, действительно со-
ставляющих этнос. В то же время существуют ассоциации, предпри-
ятия, «Малая Италия», медиа, культурная деятельность, которые
вносят свой вклад в создание итало-канадской идентичности. Даже
если большое количество иммигрантов обеспокоено упадком у сво-
их «потомков» определенных культурных практик, в том числе ис-
пользования «родного» языка, то существование этих организаций
свидетельствует об устойчивости «этнического» фактора в социаль-
ных отношениях. Это подводит автора к мысли о том, что назрела
необходимость различать «родной» язык и язык «этнический».

В качестве аргумента в пользу конструкции «этнического»
языка автор ссылается на исследования других ученых, предложив-
ших использовать термин ethnic speech style «этнический речевой
стиль», чтобы расширить ограничительный смысл понятия «язык» и
включить в него надъязыковые элементы. Признавая роль языка в
выражении этнической общности, автор отмечает, что язык не все-
гда действует как важнейшее измерение, свидетельствующее об эт-
нической идентичности группы.

В результате проведенного исследования выявлены факторы,
которые могут участвовать в конструкции «этнического» языка. К
ним относятся: 1) чувство зависимости, испытываемое респонден-
тами в связи с тем, что они недостаточно хорошо владеют языком и
что знанию других языков, особенно «неофициальных», придается



Язык и национальное сознание 227

недостаточное значение; 2) престиж и отличие, связанные с при-
знанием важности мультилингвизма и тем фактом, что респонденты
обращаются как к своему опознавательному знаку не к итальянско-
му языку самому по себе, но скорее к своему мультилингвизму;
3) сопротивление установленному социальному порядку в той мере, в
какой выдвигается требование признания языкового плюрализма
квебекского народа.

В заключение автор отмечает, что различные формы, которые
принимает «этнический» язык, существуют не в «чистом» виде. В ис-
пользовании языка как опознавательного знака можно одновременно
наблюдать исключение и включение, закрытость и открытость.

Список литературы

Биллинг М. Нации и языки // Логос: Философско-литературный журнал. – М.,
2005. – № 4 (49). – С. 44–70.

Джозеф Дж. Язык и национальная идентичность // Там же. – С. 4–32.
Иванов В.Вс. Лингвистика третьего тысячелетия: Вопросы к будущему // Языкозна-
ние: Взгляд в будущее. – Калининград, 2002. – С. 6–85.

Сильверстейн М. Уорфианство и лингвистическое воображение нации // Логос: Фи-
лософско-литературный журнал. – М., 2005. – № 4 (49). – С. 71–115.

Стернин И. Язык и национальное сознание // Там же. – С. 140–155.
Фишман Дж. Сегодняшние споры между примордиалистами и конструктивистами:
Связь между языком и этничностью с точки зрения ученых и повседневной жиз-
ни // Там же. – С. 116–124.

Фортье А.-М. Язык и идентичность квебекцев итальянского происхождения. // Там
же. – С. 173–184.

Хобсбаум Э. Язык, культура и национальная идентичность. // Там же. – С. 33–43.


